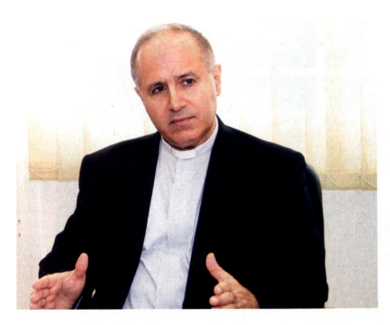


### Issue No.3430-July 30-2010

#### کتب د.جورج طراد

البحاثة الأب سليم دكاش، عميد كلية العلوم الدينية في جامعة القديس يوسف، هو من الرجالات القلائل الذين يقاربون موضوع العلاقات الاسلامية - المسيحية بروح علمية ايجابية. بمعنى انه، في بحثه الدؤوب، يسلك منهجية علمية دقيقة تساعده على كشف المكونات الروحية وتحليلها بموضوعية، فلا يبحث في القناعات الإيمانية، وانما يدعو الى التحاور لتوسيع مساحة النقاط المشتركة وتحويلها ارضية صالحة للعيش المشترك بهدوء واحترام متبادل.

ويبدو ان العمل الذي يقوم به الأب سليم دكاش، لا سيما على صعيد تشجيع الحوار المسيحي الإسلامي، قد بدأ يعطي ثمارا جيدة وقابلة للتطوير في المستقبل. وما الكتابان اللذان صدرا عن كلية العلوم الدينية مؤخراً سوى خير دليل على الكم الكبير من الايجابيات التي يمكن ان تنتج عن مثل هذا الحوار.



# في حوارمع عميد كلية العلوم الدينية في جامعة القديس يوسف الاب سليم دكاش: المبادلة الفكرية أساسية والتربية منطلق أول للحوار الاسلامي- المسيحي

الرهان على المستقبل ولأن الحوار، من دون اي عمل تأسيسي، 🗾 يبقى مجتزأ ومحدود الفائدة، ايا كانت 🌃 اهميته وطموحاته، فان ابحاث الأب دكاش تتركز الآن على التربية في لبنان، من خلال المناهج التربوية التي يجري تطبيقها في المدارس، على اختلاف طوائفها ومذاهبها. فالتربية هي العمل التأسيسي الأول الذي لا بد منه لإنجاح اي حوار. واذا ما التقت الأجيال اللبنانية الناشئة عند قيم واضحة ومفاهيم مشتركة فان الحوار الدائم يكون قد قطع شوطاً بعيداً على طريق التوصل الي نتائج ايجابية

هكذا، فإن الأب دكاش يبحث عما يمكن أن يشكل رهانا على المستقبل، هو الذي تعمق في دراسة التراث الفكري الاسلامي من خلال ابحاث معمقة من بينها بحثه الوافي عن «الماتريدي». فنحن، كما يقول نعيش في منطقة تحتاج باستمرار الى الحوار وتبادل الخبرات والمعارف. وتركيزه على التعددية التربوية ان هو الا فعل مدرك لأهمية البناء على اسس علمية ثابتة ومرتكزة على المفاهيم، وليس على مجرد اللياقات التي تتبدد مفاعيلها ما ان يجف الحبر الذي كتبت به!

وفي نطاق بحثه العميق في العملية التربوية المؤسسة لحوار عميق ودائم بين مكونات التعددية اللبنانية، يركز الأب سليم دكاش على المناهج

التربوية في مجموعة كبيرة من المدارس العائدة الى الطوائف والمذاهب اللبنانية، ويسعى من خلال تناول غائية تلك التربية، ومناقشة القيم التي تعمل على ترسيخها في نفوس التلاميذ، الى اكتشاف الارضية المشتركة التي تصلح للتأسيس عليها والبناء بموجبها لمستقبل الحوار الاسلامي المسيحي. وهو اذ ينطلق من الشرعة التربوية في المدارس الكاثوليكية ومن توجيهات الارشاد الرسولي الخاص بلبنان والذي اطلقه البابا يوحنا بولس الثاني، انما ينفتح باتجاه كل مكونات التربية في لبنان ليكون التحاور مثمراً الى أقصى الحدود.

#### التربية أساس الحوار

وحين تطرح عليه تساؤلاً حول ما يطفو احياناً على السطح من تطرف في الكلام وفي المارسة ليس في السياسة او الشأن العام فحسب، وانما كذلك في المجال التربوي، يحسم الأب سليم دكاش الجدل ويبدد كل خوف حين يقول: - لا بد من التبادل الفكرى. المبادلة الفكرية اساسية. وهي رهانِ عالمي في مطلق الأحوال، وليست رهاناً محلياً فحسب. فالتربية مثلاً أساس ومنها ينطلق اي حوار ناجح. فالتلميذ عندما يتعلم في المدرسة، سواء كانت اسلامية على تنوعها او مسيحية على تنوعها، كيف يعرف الآخر وكيف يصغي اليه ويتفهمه ويفهمه، فانما يكون قد تعوِّد

وتدرب على قبول الآخر وعلى العيش معه. وحين يصبح هذا التلميذ كبيراً ويتسلم منصباً او ينخرط في الحياة، يكون قد اكتسب مهارات الحوار وأتقنها وبات قادراً على تحديد مواقفه انطلاقاً منها، واستناداً اليها.

• هناك اصوات قديمة، ومتجددة أحياناً، تدعو الى الغاء الأخر او على الأقل تريد الحاقه به فلا يعود قادراً على التمايز... ما انعكاس ذلك على الرؤيا التربوية القائمة على التعددية التي تعملون

 نحن نؤمن بأن العمل على التعددية التربوية هو عمل على المدى الطويل. ولا يمكن اختصاره بموقف يصدر من هنا وآخر يطلع من هناك. اعتقد ان دخول السياسة على التربية مؤذ لها وللتلاميذ ولمستقبل الوطن ككل. هناك غايات انتخابية تملى على بعض متعاطى الشأن السياسي اتخاذ مواقف معينة. لكن عندما يصبح الأمر متعلقاً بالمصير وبصورة لبنان القائمة على التعددية فان تلك الحسابات الضيقة لا يعود لها

● في الندوات التي تعقد ضمن اطار ونشاطات كلية العلوم الدينية التي تتولون كرسي العمادة فيها، هناك أصوات وإثقة من ان الحوار المسيحي الاسلامي سائر حتما الى النجاح. هل الأمور سهلة وبسيطة الى هذا الحد؟





### Issue No.3430-July 30-2010



- نجاح الحوار الاسلامي - المسيحي ليس خيارا. انه هدف لا بديل عنه. لذلك فان المنتدين في كليتبا او في اي لقاء تحاوري بين التعدديات الدينية، يعملون على استنباط النماذج ويطرحون التصورات والخطط التي تصب جميعها في خانة النجاح. ذلك ان الامر، كما قلت، ليس خيارا او احتمالًا ممكنا بين عدة احتمالات. فشل الحوار يعني انتهاء صورة الوطن التعددي الذي يريده كل اللبنانيين. صدقني ان هناك مسلّمين ومسيحيين احتك بهم يوميا، وهم يريدون لهذه التعددية ان تنجح. وهم لا يكتفون بالتمنيات انما يعملون بكل ما لديهم من جهد وامكانيات من اجل ذلك. طبعا هناك عقبات - وربما انتكاسات - بين الحين والاخر. ولكن هذا لا يمكن ان يحمل المتحاورين على التخلي عن المشروع. على العكس هم يزدادون اصرارا على العمل ورغبة في الاهتداء الى الحلول التي يمكنها ان ترسي مثل هذا الحوار على اسس سليمة وقناعات راسخة.

#### حوار ام صراع؟

## • هل يشبه ذلك ما كان يقال عن صراع الحضارات

- انا استخدم لفظة حوار الحضارات، علما بأنني لا انفي ابدا ان هناك صراع حضارات. لكن الفارق يكون بين ان يدفعنا هذا الصراع الى التحاور والتلاقي، وبين ان يجرنا الى الاقتتال والعمل على ازالة الآخر. الاعتراف بالاختلاف مقدمة للتفاهم. اذا كنا جميعا نسخة طبق الاصل عن بعضنا يصبح المجتمع ذا لون واحد. غنى لبنان في تعدديته. وهذا الغنى يزداد اذا ما عرفنا كيف نخفف من سلبيات الاختلاف ونزيد من ايجابياته. ولن يتحقق لنا ذلك الا من خلال المبادلة الفكرية والحوار.

● في كلية العلوم الدينية التي تتولون عمادتها هل هناك مكان لابناء المذاهب والطوائف الاخرى؟

- قد تتعجب اذا ما قلت لك ان هناك حلقات دراسية في كليتنا يكون المسلمون فيها بنسبة ٨٠ بالمئة او اكثر. هدفنا هو المساعدة على ان يعرف واحدنا الآخر. معرفة حقيقية وعميقة، وليس من خلال الصورة النمطية المتوارثة والعالقة في الذهن الشعبي تبعا لظروف سياسية معينة. على المسلم ان يعرف نفسه اولا ثم يعرف المسيحي فيكون الحوار ممكنا . وكذلك على المسيحي ان يتعمق في معرفة اخيه المسلم ليتمكن من التحاور معه بعمق. • الحوار الاسلامي المسيحي قديم في لبنان. ولكن ذلك لم يحل دون التصادم على النحو المؤسف المعروف. هل التكاذب مسؤول عن تلك الانتكاسات؟ - من دون شك. كان الحوار فطريا وارتجاليا في الماضي. ما نريده اليوم هو ان يكون الحوار موضوعيا فنقول في جلساتنا الخاصة مع ابناء مذاهبنا ما نقوله تماما في الجلسات المختلطة مع ابناء الطوائف الاخرى. وهذا لا يكون الا اذا كان البناء التحاوري قائما على قيم واضحة ومفاهيم محددة، ووفق منهجية عقلية دقيقة.

#### التطبيق الأكاديمي

وكي لا تبقى مقومات الحوار الاسلامي المسيحي مجرد نظريات ذهنية يمارسها مثقفون من كل الاطراف، فان كلية العلوم الدينية في جامعة

القديس يوسف تسعى الى التركيز اكاديميا من اجل تطبيق النظريات وتحديثها واستنباط ما هو جديد ويمكن ان يساعد في تنمية العلاقات المسيحية الاسلامية على أسس التكامل والتحاور والمساواة. ربما من هذه الزاوية يمكن فهم اقرار شهادة الماستر التي تمنحها الجامعة في العلاقات المسيحية والاسلامية. ويراهن الاب سليم دكاش على تنشيط هذه الشهادة اكثر فاكثر لتصبح نوعا من الثقافة العامة التي ينهل من معينها المسلمون والمسيحيون على حد سواء.

تمتد الدراسة للحصول على هذا المستر طوال سنتين. وهي تهدف الى تدعيم سياقات الادارة الديمقراطية للتنوع الثقافي والديني في لبنان وعلى المستوى المقارن. وهو يساعد على تفهم الواقع ومقاربته بانفتاح واستقلالية فكرية وتدعيم السلم الاهلي الثابت والعيش معا. وفي النشرة الصادرة عن الكلية بشأن هذه الشهادة معلومات تفيد بان المستهدفين يتوزعون على خمس فئات وفق التالي:

١ - تربويون عاملون في التربية والتعليم، ولا سيما مدرسو مواد التربية المدنية والدين والتاريخ والمواد ذات الصلة بالثقافة الدينية في لبنان وفي العالم العربي عامة.

٢ - فاعلون اجتماعيون عاملون في منظمات وجمعيات، وبوجه خاص تلك التي تهدف الي السلم الاهلي «والدمقرطة» والحوار الاسلامي والمسيحي والمشاركة في التنمية.

٣ - وسطّاء، اي الاشخاص الذين، بفعل موقعهم في مؤسسات ونقابات وغيرها يواجهون اشكاليات في الوساطة والتفاعل والتضامن في اطر اجتماعية - ثقافية تحمل بذورا خلافية او نزاعية. ٤ - اعلاميون في مؤسسات اعلامية دينية او عامة.

٥ - دبلوماسيون، لا سيما أولئك الذين يعملون في العلاقات الثقافية والتفاعل الفكري. ان غائية مثل هذا المشروع الحضاري تصب في خانة تحويل المعرفة الى ثقافة، والنظرية الى سلوك يومي نحن في حاجة ماسة الى تنميته وتعميقه ليرقى الى مصاف القناعات الراسخة في تصرفاتنا. وطالما ان مثل هذا المشروع الريادي موضوع في ايد امينة وواعية مثل الاب سليم دكاش، فانه صار بالامكان الاستبشار خيرا بالمستقبل... علما بان المسألة تتطلب صبرا طويلا ونفسا اطول ا■





